Interview

«Eine patriarchale Weltordnung

zerstort die Natur, zerstort Korper
und eignet sich Lander an - diese
Logik gilt es zu durchbrechen”

Entwicklungszusammenarbeit als Form
internationaler Solidaritét

Seitdem sie existiert steht die Entwicklungszusammenarbeit in der Kritik. Aktuell gerat
sie durch wieder aufkommendes nationales Denken unter Legitimierungszwang. Dabei
hat sie ein enormes Potenzial, eine globale Solidaritat zwischen Mensch und Natur
zu fordern. Amosinternational hat mit Sandra Lassak von Misereor lber die Heraus-
forderungen ihrer Arbeit gesprochen. Im Gespréach beschreibt sie, wie eine Entwick-
lungszusammenarbeit aussehen kann, die ihre Partner im Globalen Siiden ernstnimmt,
auf welche Weise Allianzen und Netzwerke eine internationale Solidaritdt férdern
und welche Hoffnungen sie fiir eine Zukunft hat, in der es ein gutes Leben fiir alle

Menschen weltweit gibt.

Amosinternational: Wesentlich haben
die wohlhabenden Lander des Nordens die
Treibhausgasemissionen in der Vergangen-
heit verursacht. Die Armen im Globalen Su-
den sind es jedoch, die heute und morgen
unter den negativen Folgen dieser Emissio-
nenleiden, ohne maBgeblich dazu beigetra-
gen haben. Wie I3sst sich diese Ungerech-
tigkeit in globaler und auch intergenerati-
oneller Hinsicht l6sen?

Sandra Lassak: Die Frage nach einer
Losung ist gar nicht so leicht zu beant-
worten, weil da verschiedene Ebenen
mit hineinspielen. Solange wir Wirt-
schaftswachstum als das Paradigma

wirtschaftlichen Agierens verstehen,
werden wir die Klimaziele nie erreichen.
Wachstum geht nicht einher mit 6kolo-
gischer Gerechtigkeit, mit Klimaschutz
oder Wahrung der Biodiversitit. Wirt-
schaftswachstum als Grundannahme
miisste deshalb durchbrochen werden,
was in den gegenwirtigen Debatten al-
lerdings nicht geschieht. Bisher geht es
nur darum, wirtschaftliches Wachstum
zu sichern und mit vermeintlichen Kli-
mazielen zu verbinden; das wird dann
,»Griines Wachstum* oder ,,Green Deal“
genannt. Wirtschaftswachstum weiter
wie bisher - unter Wahrung ,,6kologi-
scher” Ziele - zu garantieren ist mei-

AMOSINTERNATIONAL 19. Jg. (2025) Heft 4

Sandra Lassak

nes Erachtens aber nicht méglich. Wir
sind leider meilenweit davon entfernt,
von einer nicht profitorientierten zu
einer Versorgungs-Wirtschaft zu kom-
men, die gute Lebensbedingungen fiir
alle garantiert, indem sie soziale und
okologische Gerechtigkeit zusammen-
bringt. Das ist genau das, was die radi-
kale sozial-6kologische Transformation
meint: die Infragestellung unserer Pra-
missen, unserer energetischen Grund-

45



Schwerpunktthema

lagen, der politischen Okonomie kapita-
listischer Gesellschaften. Unter den Vor-
zeichen und Ansitzen des neoliberalen
Kapitalismus lassen sich die 6kologi-
schen, geologischen und klimatischen
Krisenphédnomene nicht bearbeiten, ge-
schweige denn l6sen. Dariiber hinaus
gilt es auch, unseren Lebensstil infra-
gezustellen, den wir heute als imperiale
Lebensweise bezeichnen. Die Folgekos-
ten unseres Wirtschaftssystems lagern
wir bereits iiber Jahrhunderte hinweg
aus. Raubbau, Ausbeutung und Folge-
kosten haben die Linder des Globalen
Siidens zu tragen und zu kompensieren.
Diese Gedanken sind fiir mich Grund-
voraussetzungen, um iiberhaupt Alter-
nativen andenken zu kénnen. In der ge-
genwartigen Zeit des digitalen Kapita-
lismus und Kolonialismus, in der wir
davon sprechen, Emissionen und Ener-
gieverbrauch zu reduzieren, steigt letz-
terer massiv.

Was den Verbrauch von Rohstoffen angeht:
Gerade arme und verwundbare Linder ha-
ben weniger Ressourcen und Kapazitaten.
Sie sind bereits jetzt schon von klimabe-
dingter Migration betroffen - und wer-
den es auch in Zukunft sein. Welche Hilfen
kann es geben, die Belastungen zu schul-
tern? Wie kann ein gutes Leben flir alle Men-
schen weltweit mdglich sein?

Wenn es um ,.Bekdmpfung der Flucht-
ursachen” geht, sind wir sehr schnell
beim Abschottungsdiskurs, nach dem
Motto: Wir bekdmpfen Fluchtursachen,
damit keiner kommt. Das darf nicht un-
sere Grundannahme sein. Das Recht der
Menschen auf Flucht aus elenden Le-
bensbedingungen, aus lebensfeindli-
chen klimatischen Situationen, das
Recht auf Freiziigigkeit muss gewahr-
leistet bleiben. Dariiber hinaus miissen
Wohlstand, Freiheit und ein gutes Le-
ben fiir alle Menschen weltweit garan-
tiert werden - mit einer anderen Art und
Weise des Wirtschaftens, internationa-
ler Beziehungen und Verinderung un-
serer Lebensweise. Eine Uberwindung
der bestehenden Verhéiltnisse ist not-
wendig, damit Menschen weltweit gut

46

leben kénnen. Wir miissen uns mit un-
serer Verantwortung in der Welt kritisch
auseinandersetzen: Wo exportieren wir
tiberall Waffen hin und zerstéren Le-
bensgrundlagen? In den Debatten um
alternative Energien taucht das Thema
Wasserstoff auf, was in afrikanischen
Landern groBflachig Lebensrdume zer-
stort - fiir unsere vermeintlich griine
Energie. Auch unsere Zusammenarbeit
mit autoritiren Regierungen ist ein sol-
cher Punkt, ebenso wie unsere massive

) Eine Uberwindung der
bestehenden Verhaltnisse
ist notwendig, damit
Menschen weltweit gut
leben konnen

Ausbeutung von Rohstoffen weltweit,
um unseren Energiehunger zu bedie-
nen. Das erschwert eigene Entwicklun-
gen in Liandern des Globalen Siidens
hin zu einer Wirtschaft, die klimascho-
nende Strukturen aufbaut. Das ver-
unmoglichen wir mit der Art und Wei-
se, wie internationale Wirtschafts- und
Handelspolitik funktioniert. Deutsch-
land und Europa sind also nattirlich in
den Fluchtursachen mit verstrickt und
miissen diese Verantwortung wahrneh-
men. Je gerechter die Welt gestaltet ist,
je mehr Orte fiir gutes Leben es gibt,
desto weniger Menschen werden zur
Flucht gezwungen. Wir miissen uns fiir
Verteilungsgerechtigkeit und ein sol-
ches gutes Leben fiir alle einsetzen.
Weltweit gibt es viele Organisationen,
die lokal dafiir kimpfen.

Wie kann das gemeinsam gelingen? Es gibt
immer noch ein Uberlegenheitsgefiihl in der
westlichen Welt gegeniiber Indigenen, ge-
genliber der Natur,gegeniber Frauen ... Wie
kann deutsche Entwicklungszusammen-
arbeit eben nicht kolonial und paternalis-
tisch auftreten, sondern ,Schulter an Schul-
ter" mit Partnernim Globalen Stiden zusam-
menarbeiten?

Das geht nur, wenn wir an erster Stel-
le andere als gleichberechtigte Partner
und handlungsfihige Subjekte wahr-

nehmen. Wir miissen von dem Bild
wegkommen, dass wir die Geber sind.
Allerdings bleibt das Verhéltnis in die-
ser asymmetrischen Situation immer
ein Dilemma, weil deutsche und euro-
péische Organisationen die finanzge-
benden Institutionen sind. Sie legen
die Spielregeln fest und haben die Ent-
scheidungs- und Geldmacht. Dadurch
ist eine faktisch gegebene Ungleichheit
da. Wie geht das einher mit Gerech-
tigkeit, Augenhohe, Partnerschaftlich-
keit, ,,Schulter an Schulter hin zu einer
besseren Welt“? Erste Schritte auf dem
Weg dorthin wiren, die anderen spre-
chen und ihre Forderungen aufstellen
zu lassen, um einen Diskursraum zu er-
offnen, der gleichberechtigte Gespriache
ermoglicht, zuhort und auf Forderun-
gen der anderen eingeht. Wir empfinden
das als ein Dilemma, da wir natiirlich
einen solchen Anspruch haben, aber zu-
gleich fiir die Spielregeln einstehen, an
die wir durch die Politik gebunden sind.
Bei Misereor versuchen wir erste Schrit-
te einer dekolonialen Zusammenarbeit.
Aber was den groBen Rahmen von Ent-
wicklungszusammenarbeit angeht, sind
Verinderungen noch schwierig.

Ein moglicher Ansatz ist die Okofeministi-
sche Theologie an der Basis in Lateinameri-
ka.Sie betrachtet das menschliche Leben als
eingebunden in den Kosmos und nimmt so-
mit eine holistische Perspektive ein. Sie er-
kennt Zusammenhange zwischen der Un-
terdrickung der Frau und der Ausbeutung
der Natur. Der Kampf um Geschlechterge-
rechtigkeit und sozial-6kologische Trans-
formation sind damit eng verbunden. Was
bedeutet das flr die Entwicklungszusam-
menarbeit?

Wenn wir von sozial-6kologischer
Transformation sprechen oder uns fiir
okologische Gerechtigkeit starkmachen,
miissen wir die Fragen nach Gender-
gerechtigkeit, nach Durchsetzung von
Frauenrechten und Rechten von Per-
sonen der LGBTIQ Community bertick-
sichtigen und uns dafiir gleichermaBen
einsetzen. Das bedeutet, dass wir keine
Hierarchisierung vornehmen, sondern

AMOSINTERNATIONAL 19. Jg. (2025) Heft 4



2

'.:W\ Wir miissen mit einer
machtkritischen Perspek-
tive an Entwicklungs-
zusammenarbeit heran-
gehen und die Unter-
driickungskategorien von
Kolonialismus, Rassismus,
Sexismus und Ausbeutung
der Natur zusammen
sehen

mit einer machtkritischen Perspektive
an Entwicklungszusammenarbeit he-
rangehen und die verschiedenen Un-
terdriickungskategorien von Kolonia-
lismus, Rassismus, Sexismus und Aus-
beutung der Natur zusammen sehen;
denn diese stehen alle auf der ideolo-
gischen Basis einer patriarchalen Welt-
ordnung, die Natur zerstort, Korper zer-
stort und sich Lander aneignet. Diese
Logik eines patriarchal-kolonial-kapi-
talistischen Systems gilt es zu durch-
brechen. Das konnen wir nur, wenn wir
intersektional die verschiedenen Ebe-
nen der Ausbeutung und Ungerechtig-
keit gleichermaB3en mitberiicksichtigen
und den Zusammenhang erkennen.

Die Gesellschaften in Lateinamerika sind
patriarchal gepragt. Femizide sind ein gro-
Bes Problem. Wie fordert deutsche Entwick-
lungszusammenarbeit Frauenrechte?

Auf staatlicher Seite gibt es seit eini-
gen Jahren eine feministische Aufen-
politik, die sich ganz klar fiir die Durch-
setzung von Gleichberechtigung, von
Frauenrechten weltweit ausspricht. Sie
steht fiir eine Politik, die eine Frauen-
und Gendergerechte Perspektive ein-
nimmt und auf alle Bereiche anwendet.
Im Kontext der kirchlichen Entwick-
lungszusammenarbeit bei Misereor gibt
es zahlreiche Projekte, in denen es um
die Férderung und Durchsetzung von
Frauenrechten, Hilfen fiir Kleinbaue-
rinnen, Gendergerechtigkeit und Rech-
te fiir LGBTIQ Communities geht. Auch
bei den SDGs - die ebenso Teil der Ent-
wicklungszusammenarbeit sind - geht
es um Gendergerechtigkeit, genauso bei
den UN-MaBnahmenplinen, sie es seit

Stabile, fragile Solidaritaten

vielen Jahrzehnten gibt. Leider sehen
wir, dass die Gewalt gegeniiber Frau-
en und LGBTQI-Personen weltweit zu-
nimmt. Das steht sicherlich im Zusam-
menhang mit Rechtsruck, Autoritaris-
mus, Populismus und einem Erstarken
des Patriarchats. Auch die massive For-
derung fossiler Energien und der Natur-
raubbau schreiten voran. Dariiber hi-
naus gibt es eine Bewegung von Mas-
kulinisten. Das ist wie ein Aufbdumen
des Patriarchats.

Gerade Frauen sind aber wichtige Akteurin-
nen, wenn es darum geht, gegen Raubbau
an der Natur und Verletzung von Lebens-
grundlagen vorzugehen. Wie kdnnen diese
Erfahrungen von Frauen in unterschiedli-
chen Ldndern zusammengebracht werden,
damitsie sich flir gemeinsame Anliegen ein-
setzen kénnen?

Jede Form von internationaler Vernet-
zung wird immer wichtiger. Zivilgesell-
schaftliche Gruppierungen und Frauen-
organisationen, die sich fiir den Schutz
der Natur einsetzen, miissen wir zusam-
menbringen, damit sie gemeinsam eine
stiarkere Stimme werden kénnen. Auf
staatliche Allianzen kénnen wir dage-
gen im Moment nicht setzen; deshalb
sind solche Biindnisse umso wichtiger,
um zusammen wirkmachtiger zu wer-
den. Gerade in Zeiten massiver Entso-
lidarisierung ist es entscheidend, inter-
nationale Solidaritit auch und gerade
von Frauen zu stirken. Ahnlichkeiten
zwischen Lebensverhiltnissen — wie die
Zunahme an Gewalt weltweit sowie an-
dere globale Entwicklungen - lassen
eine gemeinsame Stimme notwendig
werden. In Ansitzen gibt es das schon,
beispielsweise in der 2015 in Latein-
amerika gegriindeten Ni-una-menos-
Bewegung, die auch hierzulande auf-
gegriffen wurde; dartiber hinaus denke
ich an die 8.-Mérz-Bewegung oder den
Frauenstreik. Entscheidend ist, solida-
rische Allianzen zu stirken in Zeiten
immer schwicher werdender und na-
tionalistisch verengter Solidaritdten.
Wir leben in einer Offentlichkeit, die
von immer mehr einseitiger Meinungs-

AMOSINTERNATIONAL 19. Jg. (2025) Heft 4

mache geprigt ist. Auch die Entwick-
lungszusammenarbeit steht unter Legi-
timationszwang, weil die Narrative im-
mer populistischer werden. Da miissen
wir Gegendiskurse starkmachen - ge-
rade als Frauen. Die Gewalt an Frauen
ist auch in Deutschland massiv gestie-
gen, ebenso die Zahl an Femiziden. Da
gilt es, Netzwerke zu bilden sowie auf
internationaler Ebene Gruppen und Or-
ganisationen zu unterstiitzen.

'.:W\ Auch die Entwicklungs-
zusammenarbeit steht
unter Legitimationszwang,
weil die Narrative immer
populistischer werden

Was wiirden Sie aus Ihrer langjéhrigen Er-
fahrung heraus sagen: Inwieweit ist Ent-
wicklungszusammenarbeit tatsachlich ener
Solidaritat statt Hilfe bzw. sollte es sein?

Staatliche Entwicklungszusammenar-
beit ist sehr interessengeleitet, was jiin-
gere Debatten iiber die Abschaffung des
BMZ gezeigt haben. Dagegen bietet So-
lidaritit eine Art Gegenparadigma.

Es ist wichtig, die anderen sprechen
lassen und nicht das alte Modell ,,vom
Norden in den Stiden* fortzufiihren. So-
lidaritit bedeutet in dem Zusammen-
hang, sich fiir eine Sache einzusetzen
und ein gemeinsames Ziel vor Augen zu
haben. Auch wenn wir als Menschen im
Globalen Norden und Globalen Siiden
in verschiedenen Lebensverhéltnissen
leben, engagieren wir uns gemeinsam
fiir eine gerechte und solidarische Welt.
~Gemeinsam" bedeutet: Es gibt nicht ei-
ne dominante Perspektive, sondern wir
lassen unterschiedliche Analysen zu,
akzeptieren die Forderungen der ande-
ren und suchen gemeinsame Antwor-
ten. Es ist wichtig, diese Netzwerke von
Solidarititen zu stricken und die Stim-
men von Organisationen aus dem Glo-
balen Siiden stérker hor- und vernehm-
bar werden zu lassen - und das nicht
als bloBe Hilfeempfinger:innen, son-
dern Akteure des Handels. Diese Welt
kénnen wir nur gemeinsam verdndern.
Wichtig ist die Frage: Was heif3t denn

47



Schwerpunktthema

heute internationale Solidaritit? Was
heiBt Universalismus? Ist es ein euro-
zentrisch-westlicher Universalismus?
Oder ein pluraler Universalismus, der
das Ziel einer gerechten Welt anstrebt,
aus unterschiedlichen Erfahrungskon-
texten, Blickwinkeln, Analysen und Re-
flektionen auf die Welt?

Rechtspopulismus und nationales Den-
ken nehmen in den vergangenen Jahren
immer mehr zu. Welche Probleme solida-
rischer Zusammenarbeit gibt es in Zeiten
von ,We first"?

Der sich ausbreitende Populismus macht
es immer schwieriger, Entwicklungszu-
sammenarbeit in der breiten Bevolke-
rung zu rechtfertigen. Herrschende Nar-
rative sprechen ihr immer mehr die Be-
rechtigung ab. Dadurch geraten wir in
einen Legitimationszwang. Das Motto
»Wir bleiben bei unserem Wirtschafts-
und Lebensmodell“ sorgt dafiir, dass im-
mer mehr Menschen , hinten runter fal-
len*. Wir sehen das am Beispiel der Di-
gitalisierung: Ein paar Techkonzerne im
Globalen Norden haben die Faden in
der Hand. Dadurch entsteht eine neue
Wissens-, Energie- und Ressourcenhe-
gemonie. Das ,We first” fiihrt zu neuen
geopolitischen Auseinandersetzungen.
Schlussendlich wird es dadurch immer
mehr Opfer und Verlierer:innen der Ver-
héltnisse geben. Das ist in diesem Den-
ken auch so gewollt, nach dem Motto:
Wir vorne weg, und die, die wir nicht
brauchen, bleiben zuriick. Gegen die-
se meinungsmachenden Narrative und
Diskurse gilt es, eine Gegenoffentlich-
keit zu stirken - gegenwirtig ist das ei-
ne grofe Herausforderung, aber deshalb
umso wichtiger.

Kritik an der Entwicklungszusam-
menarbeit besteht seitdem es die Ent-
wicklungszusammenarbeit gibt. Mo-
mentan gibt es sie wieder verstarkt. Das
Dilemma der asymmetrischen Verhélt-
nisse, die Fragen nach einer nachhal-
tigen Umsetzung der Entwicklungszu-
sammenarbeit und nach dem Empower-
ment als Ziel, sich aus Abhingigkeiten
zu befreien - all diese Dinge sind nicht

48

so leicht zu erkldren oder zu beantwor-
ten. Ein Beispiel fiir eine Widerspriich-
lichkeit: Der Globale Norden beutet im
Bereich Berghau Ressourcen und Bo-
denschitze aus, macht ganze Landstri-
che kaputt; anderseits unterstiitzen wir
wieder Agroforst-Systeme und helfen
den Menschen, ihre urspriingliche Wirt-
schaft wiederherzustellen.

Christlich gewendet: Wie kann eine globa-
le Geschwisterlichkeit im Sinn von Fratelli
Tutti aussehen?

Fratelli Tutti macht die Idee einer Welt-
gemeinschaft und eines grenziiber-
schreitenden Miteinanders sehr stark.
Die Rede von der Geschwisterlichkeit
widerspricht den zurzeit vorherrschen-
den autoritiren Politiken, die sich ab-
schotten. Die Geschwisterlichkeit driickt
aus: Wir sind eine Menschheitsfami-
lie. Dass unsere Zivilisation tiberleben
kann, setzt voraus, dass wir in diesem
gemeinsamen Haus der Erde geschwis-
terlich zusammenleben und Allianzen
stricken. Letztere werden auch in Fratel-
li Tutti starkgemacht. Es braucht Allian-
zen interkultureller, interreligitser, in-
ternationaler Art, um die sozial-6kolo-
gische Transformation zu erméglichen.
Ausgehend von christlichen Grundwer-
ten wie Néchstenliebe gilt es, im Licht
des Gleichnisses vom Barmherzigen Sa-
mariter auf diejenigen zu schauen, die
den Raubern dieser Welt zum Opfer ge-
fallen sind. Da miissen wir uns enga-
gieren - aber nicht als eine paternalis-
tische Caritas, sondern indem wir ande-
re nicht als Bedrohung oder iiberfliissig
wahrnehmen, sondern als Teil der einen
Menschheitsfamilie, in der alle gleicher-
maBen das Recht haben, auf dieser Erde
gut und gesund leben zu kénnen. Wege
zur Losung multipler Krisen brauchen
diesen ganzheitlichen Zugang, aber
auch eine gemeinschaftliche Debatte,
sie brauchen ein Miteinander.

Welche Best-Practice-Beispiele fur eine
.Zusammenarbeit auf Augenhohe” bei Mi-
sereor konnen sie nennen? Wie wird der
inflationdr gebrauchte Ausdruck ,Hilfe zur

2

Selbsthilfe" in der Entwicklungszusammen-
arbeit konkret umgesetzt?

Im Kontext kirchlicher Entwicklungs-
zusammenarbeit habe ich viel zu tun
mit Partnerorganisationen, die an glei-
chen Themen arbeiten. Beispielsweise
beschéftigen sich mit dem Thema Berg-
bau in Lateinamerika und Rohstoffaus-
beutung neben uns auch lokale Organi-
sationen. Wir stellen Zusammenhinge
her und versuchen, politisch Einfluss zu
nehmen, etwa durch Rohstoffabkom-
men. Dadurch ist beim Thema Rohstoff-
gerechtigkeit schon einiges vorange-
bracht worden. Wichtig ist, die Anlie-
gen der Partnerorganisationen, die sie
an uns zu stellen, zu formulieren. Dabei
gilt es, unsere imperiale Produktions-
und Lebensweise infragezustellen und
Hebel zu suchen, mit denen wir Ver-
dnderungen anstofen konnen.

Wir machen sehr viel Lobbyarbeit
fiir das immer wieder genannte Liefer-
kettengesetz. Das ist uns ein ganz star-
kes Anliegen. Wir setzen uns ein fiir Ge-
werkschaftsrechte in lateinamerikani-
schen Landern. Das ist Best practice im
Sinne von: Wir stiilpen nicht anderen
unseren MaBnahmenkatalog iiber, son-
dern versuchen, ihre Anliegen aufzu-
greifen, sie sprechen zu lassen, um das
Gesagte an den entsprechenden Stellen
einzubringen.

In Ecuador und Venezuela unterstiit-
zen wir Menschenrechtsorganisationen
und versuchen, mit Hilfe der EU und
anderer Netzwerkorganisationen Din-
ge voranzubringen. Wir greifen Themen
auf; das ist etwas anderes, als Spen-
den zu sammeln, damit ein Bauer sich
ein paar mehr Hiithner leisten kann -
um es plakativ zu formulieren. Spen-
denakquise machen wir natiirlich auch;
aber in vielen Projekten bringen wir die
strukturelle Frage ins Spiel und treten
in den gleichberechtigten Dialog, um
Anliegen der Partner zu Bergbau, Res-
sourcengerechtigkeit und sozial-6kolo-
gischer Transformation einzubringen.
Zu letzterem gab es vor kurzem eine Ar-
beitsgruppe mit Partnern aus dem Glo-
balen Siiden. Da ging es um Fragen wie:

AMOSINTERNATIONAL 19. Jg. (2025) Heft 4



Stabile, fragile Solidaritaten

Was erwarten die anderen? Was heiBt
fiir sie sozial-6kologische Transforma-
tion? Was ist ihre Forderung an uns? In
unserem letzten Strategieprozess haben
wir mit unseren Partnern eruiert: Wie
stellt ihr euch Misereor 2027 vor? Was
sind die Themen? Das ist Best practice
ohne Wenn und Aber.

Ein anderes Beispiel, bei dem es um
die Erméchtigung von Menschen vor
Ort geht, sind die eben schon erwéhnten
Agroforst-Projekte. Damit unterstiitzen
wir Menschen, die eine an die Gegeben-
heiten angepasste Landwirtschaft be-
treiben - so wie es urspriinglich auch
getan wurde - und keine auf Massen-
produktion ausgerichtete Monokultur.

Was muss sich dndern? Was wiinschen Sie
sich flr die Zukunft?

Ich wiinsche mir, dass Ungleichhei-
ten liberwunden werden. Die ,Deko-
lonisierung der Entwicklungszusam-
menarbeit* ist nicht nur ein schones
Narrativ. Die anderen miissen als Ge-
spriachspartner wahrgenommen wer-
den - auch auf politischer Ebene. Die
Asymmetrien ungleicher Machtverhalt-
nisse von Geld und politischem Einfluss
gilt es zu durchbrechen. Dazu bedarf
es natiirlich, die weiterhin existieren-
den unbewussten Rassismen und neo-
kolonialen Bilder, die strukturell ver-
ankert sind, zu dekonstruieren und zu
iiberwinden. Tatsédchlich ist also ein

R INTERVIEWPARTNERIN
Sandra Lassak, geb. 1975, Dr., ist Theologin und seit 2020 Referentin fiir theologi-
sche Grundfragen in der Entwicklungszusammenarbeit bei Misereor. Davor war sie
sieben Jahre in der Entwicklungszusammenarbeit in Peru und zehn Jahre in der ent-
wicklungspolitischen Bildungs- und internationalen Solidaritatsarbeit in Deutschland
tatig. Ihre Forschungsschwerpunkte sind Fragen sozialer und dkologischer Gerech-
tigkeit, Genderthemen und feministischer Theologie im internationalen Kontext
sowie die Bedeutung von Religion und Spiritualitat in politischen Prozessen. Ver-
offentlichungen: zus. mit. Gmainer-Pranzl, Franz/Weiler, Birgit (Hg.): Theologie der
Befreiung heute. Herausforderungen - Transformationen - Impulse, Innsbruck - Wien
2017; Von einer Theologie des Extraktivismus zu einer befreienden feministischen
Theologie dkologischer Verantwortung, in: Peters, Stefan/Roland, Eleonora/Kaltmeier,
Olaf/Burchardt, Hans-Jiirgen/Schnepel, Christina (Hg.): Krisenklima. Umweltkonflikte
aus lateinamerikanischer Perspektive, Baden-Baden 2021, 147-167; (Geschlechter-)
Diversitat als notwendiger Beitrag zu weltkirchlicher Verdnderung. Feministisch-
interkulturelle Uberlegungen aus dem Siiden, in: Laubach, Thomas/Wahl, Stefanie
(Hrsg.), Gott schuf den Mensch als Mann und Frau ...? Gender und Theologie, Bamber-
ger Theologisches Forum Bd. 18, Berlin 2019, 145-164.

epistemologischer Paradigmenwechsel
notwendig: Wir brauchen ein anderes
Mensch-Natur-Verhéltnis, wir brau-

'.:W\ Ich wiinsche mir eine
solidarische Weltgemein-
schaft, in der wir uns
einer globalen Solidaritat
verpflichtet wissen, die
dekolonial, 6kologisch und
feministisch ist

chen veridnderte Beziehungen zwischen
Menschen, zwischen Geschlechtern.
Uns muss klarwerden: Wir konnen das

Leben auf dieser Erde nur garantieren,
wenn wir diese Machtasymmetrien —
das ,Herrschen tiber* — durchbrechen
und das Gefiihl der Welt- und Lebens-
gemeinschaft als Menschen in Verbin-
dung mit dem Planeten begreifen ler-
nen. Ich wiinsche mir, dass daraus dann
eine solidarische Weltgemeinschaft ent-
steht und wir uns einer globalen Solida-
ritdt verpflichtet wissen, die dekolonial,
okologisch und feministisch ist.

Das Interview fiihrte
Claudia Schwarz, Miinster

AMOSINTERNATIONAL 19. Jg. (2025) Heft 4

49



